
 1 

 

Selbstvergewisserung und Neubeginn – 

zur christlichen Begründung des Konservativismus 
 
von  
 
Dr. M. Aden, Essen/Ruhr 
Präsident des Oberkirchenrates a. D. 
 
E: 5.2.18 
 
I.  Konservativismus als   Begriff 
 
Viele Zeitgenossen setzen   konservativ mit bestimmten Positionen, die sich im privaten 
oder öffentlichen Leben äußern,  gleich. Plakativ werden die Stichworte genannt:  Religion  
- Ehe und Familie – Vaterland.   Konservative,  so ist wohl die unreflektierte Meinung 
vieler,  sind dafür.  Konservative, so die Gedankenreihe,   sind  dann auch  für strengere 
Strafen, für die Bundeswehr, halten auf Tischmanieren, lassen ihre Kinder Latein lernen,   
tragen Jackett und Schlips usw. Sie sind gegen Abtreibung, gegen Gewerkschaften, gegen, 
gegen   ….usw.   Nach demselben Urteil gelten die Progressiven, Linken, Sozialisten oder 
wie man sie nennen mag,  als  Befürworte bzw. Gegner   des komplementären Gegenteils.   
Oft stimmt das auch. Es ist auffällig, wie oft rechte und sogar rechtsextreme  Kreise ihr 
Eintreten für Familie und  Vaterland bekunden  und insbesondere ihre Fundierung im 
Christentum. 1   Ist das aber konservativ? 2   
 
Radikale Reaktionäre  wie  de Maistre (1753 -1821)3 , der mit  einem   kompromisslosen 
Klerikalismus die Auffassung verband, dass  für die Leitung eines Staates nur  Priester, 
Polizei und Militär nötig seien, sind  heute selten.  Radikale Revolutionäre wie Bakunin 
(1815 – 1876), die ebenso kompromisslos Religion, Kirche und  Staat ablehnen, gibt es 
wohl  ebenfalls kaum noch.  Aber  die   Übergänge waren immer fließend. Im heutigen 
politischen Spektrum westlicher Staaten ist eine klare Unterscheidung  zwischen rechts – 
links, konservativ – progressiv  usw.  eigentlich  unmöglich.  Dennoch können wir 
anscheinend auf einen solchen Begriffsdualismus nicht ganz verzichten.  Vielleicht hängt 
das mit der Struktur unseres Gehirns zusammen, wo der linken und der rechten 
Hirnhälfte bestimmte Denkformen zugerechnet werden.  In der Weltgeschichte jedenfalls 
lässt sich immer wieder zeigen, dass politische, wissenschaftliche und auch künstlerische 
Auseinandersetzungen letztlich immer auf einen solchen Dualismus, auf  ein  Ja/Nein  
Schema,  zurückfallen.  
 
In einer   2013  erschienenen Anthologie unter dem Titel Was ist konservativ ? kommen  
rund 200 Persönlichkeiten unserer Zeit zu Worte. Von links bis rechts, von der 

                                                      
1 Zum Beispiel sagt Nummer 24 II des NSDAP -Parteiprogramms:  Die Partei als solche vertritt den Standpunkt 

eines positiven Christentums, ohne sich konfessionell an ein bestimmtes Bekenntnis zu binden. 
2 Die derzeit wohl  schillerndste   Figur im rechtsextremen Lager Joachim Siegerist  sieht sich  selbst als „christlich-

sozial-konservativ“. Das von diesem im Dezember 2017 herausgegebene Buch Ein Mann– ein Wort (ISBN  978 -
3- 910087 -14 – 9) ist ein merkwürdiges Gemisch von Aberglauben und Heiligenkult. 
3  Politiker in Savoyen   bis zur französischen Annexion (1794)  und  Wortführer  eines   autoritären Staates.  

https://www.bdk-berlin.org/veranstaltungen/menno-aden-selbstvergewisserung-und-neubeginn-zur-christlichen-begruendung-des-konservatismus/


 2 

Bundeskanzlerin  bis   - nun mir selbst.4 Abhängig davon, wie richtig oder falsch manche 
der dort vorgetragenen Meinungen sind - allein die Tatsache, dass so viele verschiedene 
Meinungen geäußert werden, zeigt, wie unsicher der Begriff „konservativ“  ist. Aufgrund 
meiner darin  (S. 19 f )  geäußerten Gedanken  möchte ich postulieren:   

Konservativ bedeutet eine Methode, bei der   wie in der christlichen Buße aus 
Rückschau  und  komplementärer Vorausschau ergebnisoffen eine  Entscheidung 
oder Handlungsanweisung gewonnen wird.  

 
Das ist  im  Folgenden auszuführen. 
 

II.   Neubeginn und Verbesserung  
 
Wer mit seinem Werk unzufrieden ist,  hat  zwei Möglichkeiten. Entweder er haut es kurz 
und klein,    oder er verbessert es.. Der erste Weg ist scheinbar der einfachere.  Wer   
Kinder hat oder selber einmal eines war,   weiß,  dass Unbesonnenheit zu dieser  ersten 
Lösung neigt. Kinder geraten bei einem Misserfolg leicht in Wut, zerschlagen alles und 
wollen dann noch einmal von vorne anfangen.  Der Erfolg ist beim zweiten und etwa 
folgenden Versuchen aber oft nicht größer. Die Aufgabe von  Eltern  und Lehrern  ist es,  
den Zerstörungswütigen zu ermutigen, den zweiten Weg zu gehen, den Fehler zu suchen 
und das Werk zu verbessern..5 Das ist  in der Regel der mühsamere Weg. Er führt aber, 
wenn  auch nicht gleich zum Ziel so doch auf dem Weg zum Ziel schrittweise weiter.  

Wie verführerisch aber der erste Weg ist, zeigt der Mythos von der Sintflut, wie er  in  der 
Bibel (Genesis, Kap. 8) erzählt wird:  Gott selbst, der Schöpfer Himmels und der Erden, 
war  unzufrieden mit dem, was er da zustande gebracht hatte. In einem Anfall von Wut  
ertränkt und vernichtet er,  was  er geschaffen hat.  Der Mythos hat aber einen zweiten 
Teil.  Es  reut  Gott, dass er so kleinmütig war gegenüber seiner eigenen Schöpfung und 
nicht an die Möglichkeit ihrer Verbesserung geglaubt hatte.  Er schafft    daher in  Noah  
ein neues Geschlecht. Auch das ist zwar fehlerhaft, sogar sehr, wie sich gleich im 
Folgekapitel zeigt, wo Noah sich betrinkt und Grund hat, seinen Sohn Ham zu verfluchen.  
Aber Gott ist besonnener geworden. Er verlangt nicht mehr alles auf einmal! Gott  will,  
das besagt der mythische Regenbogen,  hinfort nicht umstürzen , sondern bessern. 6  Das 
Alte Testament ist daher  im Grunde eine Abfolge von Erzählungen, in welchen Gott 
angesichts der Sünden seines Volkes  immer wieder von einer Art Zerstörungswut 
befallen wird, sich dann aber doch  eines anderen besinnt. (u.a.  Sacharja 1, 15 f. ; 8, 14 f).  

 

III.  Buße   als  Blick zurück  
 

                                                      
4 Porsche-Ludwig, Markus und  Bellers  Jürgen ( Hrg) Was ist konservativ? Eine Spurensuche in Politik, 

Philosophie, Wissenschaft und, Literatur, Verlag Traugott Bautz, 2013,  ISBN 978-3-88309-785-5 
5 Als Paraphrase hierzu: Der Komponist Adolf Reichel (1817-1896) zitiert eine Bemerkung von Michael Bakunin 

(1810 - 1876): Die Lust der Zerstörung ist auch eine schaffende Lust. Reichel  bemerkt hierzu:  Wie fremd mussten 
solche Behauptungen für den <konservativen Musiker > klingen, der ich, immer bemüht war, eher das erreichte 
Gute zu bewahren als das vermeintliche Übel zerstören. Bei: Lehning, Arthur (Hrg) Bakunin Franz Greno Verlag 
1987 ISBN 389190228X, S. 54 
6 Zum Gedanken des zu sich selbst entwickelnden Gottes, vgl. C.G. Jung Antwort auf Hiob. 



 3 

Es ist theologisch   daher  wichtig,   dass Gott  sich im Neuen  Testament (NT) entschlossen 
zeigt, mit den Menschen diesen  zweiten Weg, den der Verbesserung,   zu gehen. Das NT 
beginnt nach dem erzählerischen Vorspann im 3. Kapitel nämlich mit den Worten des 
Täufers Johannes:         -  Metanoeite  
engiken  gar he basileia ton uranon - Tut Buße, das Himmelreich ist nahe herbei gekommen 
(Matth. 3, 2).  In Matth. 4, 17 werden Jesus   die -  auch im griechischen Original -  
identischen Worte in den Mund gelegt: Tut Buße, das Himmelreich ist nahe   herbei  
gekommen.  Das sind auch die   ersten Worte der Reformation. Die 95 Thesen Luthers, 
welche die Reformation auslösten, waren im   Original höchstwahrscheinlich auf  Latein 
verfasst. Deren 1. These lautet: Dominus et magister noster Jesus Christus dicendo: 
Poenitentiam agite  (Matth. 4,17)  etc  omnem vitam fidelium poenitentiam esse voluit  -  Als 
unser Herr und Meister Jesus Christus sagte: Tut Busse,  da wollte er sagen, dass das ganze 
Leben der Gläubigen Busse sein solle. 7  

Als Haupt- bzw. Tätigkeitswort kommt der Begriff metanoia / metanoein im NT 25  mal 
vor. Luther übersetzt es immer mit Buße. Die lateinische Sprache ist weniger wortreich 
und flexibel als die griechische.  Es gibt daher keine passende lateinische Entsprechung 
für metanoia. 8  Die in der katholischen Kirche seit jeher verbindliche lateinische  Fassung 
des NT (Vulgata)  gibt das Wort daher  durchweg mit  poenitentia bzw. als Verb mit 
poenitentiam agere wieder.   Poena   bedeutet    Pein,  Strafe;  ursprachlich verwandt mit 
dem griechischen poneo -  leiden, Schmerzen empfinden.  Das ist aber eine geradezu 
verfälschende   Wiedergabe des   griechischen Begriffs   und  - wie ich glaube - eine der 
folgenreichsten Fehlübersetzungen in der europäischen Geistesgeschichte. Denn damit 
wird   dem Stifter des Christentums,  der  doch die versöhnende Gottesliebe predigte,   
gleich zu Anfang des NT  die Forderung unterstellt: Peinigt euch, leidet um des 
Himmelreiches willen! 9    Die Flagellanten des ausgehenden Mittelalters geben Zeugnis 
von der Fehldeutung, welche die römische Kirche diesem wichtigen Systembegriff des NT 
gab und anscheinend noch gibt. 10   

In modernen Bibelübersetzungen  wird  metanoia abschwächend zwar mit  „Umkehr“ 
wiedergegeben. Auch das trifft aber den Sinn nicht wirklich.  Der Begriff kommt schon   im 
klassischen Griechisch vor und bedeutet „zu einer besseren Einsicht  gelangen“. In dem 
Dialog Euthydemos spricht Sokrates  mit einem Kleinias (279 c): Euthymou - denke doch 
einmal gut  nach!  Kleinias antwortet: metanoesas  -  ich ging  alles Gesagte noch einmal 
durch, und es wurde mir klar.  Hier bedeutet meta-noeo also mitten (=meta)   im Gedanken- 
oder Redefluss  innehalten und sich besinnen, und zwar mit Blick zurück wie auch mit Blick 
auf das Ziel.  

IV.  Buße als Besserung  
 

Luthers Übersetzung mit Buße bzw. Buße tun gibt diesen Sinn von metanoia völlig richtig 
wieder. Buße hat zwar in der deutschen Hochsprache den Sinn  von  Buß-geld, also Strafe,  
                                                      
7 Allg.  Aden. M. Die Reformation und das Augsburger Bekenntnis von 1530 nach heutigen Predigten 
kommentiert,  Bautz – Verlag 2017, S. 41  
8 Aden, M. Woraus hat Martin Luther übersetzt? - Die Erasmus-Edition in Latein und Griechisch als 
Vorlage.   Sprachspiegel Zweimonatsschrift 73. Jahrgang Juni 2017, S. 74 f 
Herausgegeben vom Schweizerischen Verein für die deutsche Sprache (SVDS) ISSN 0038-8513; 
9 Aden, Deutsches Pfarrerblatt 2016, Heft 2 (Februar) S. 111- 113 
10 Die Ritter des Deutschen Ordens erhielten jeden Freitag ihre disciplina. Sie  mußten sich geißeln oder 
geißeln lassen.  Militzer, Klaus, Geschichte des Deutschen Ordens, Kohlhammer – Verlag, 2005, S. 16 

http://www.sprachverein.ch/sprachspiegel_pdf/Sprachspiegel_2017_3.pdf
http://www.sprachverein.ch/sprachspiegel_pdf/Sprachspiegel_2017_3.pdf


 4 

angenommen. Sein richtiger Sinn erschließt sich aber aus der Etymologie. Niederdeutsch 
beter = besser;  davon   auch das englische better. Damit  ergibt   sich die eigentliche 
Bedeutung des Wortes Busse, nämlich Besserung.  Richtig übersetzt sagen Johannes der 
Täufer und Jesus  in Matth. 3, 2 = 4,17 also nicht: Bestraft euch und leidet um des 
Himmelreiches willen, sondern:   Bessert euch! 11 

„Bessern“ bedeutet, das Bestehende  zu erhalten, es zu prüfen, um es für seinen Zweck 
tauglicher zu machen, es eben zu verbessern.  Kern und  Wesen des zu verbessernden 
Gegenstandes bleiben dabei unverändert, diese werden nur  durch Entfernung von 
Falschem bzw.  Zufügung von Richtigem „besser“ gemacht.    Die Aufforderung   des  NT 
und  der Reformation zur Buße lenkt  also den Blick auf das Wesen der Dinge. Zuerst nach 
rückwärts.  Buße im Sinne von Besserung   ist also ein Prozess der Selbstprüfung, sei es  
des Individuums oder,  soweit es sich um politische Fragen handelt, auch des Staates und 
Volkes mit Blick auf seine Geschichte und Traditionen.  

V.  Besserung als Selbstvergewisserung  
 

Wer bessern will, muss das Wesen des zu bessernden Gegenstandes kennen. Das 
erfordert einen Blick zurück und zu einem Vergleich mit der Gegenwart.  Das  führt zu den 
Urfragen der Menschheit: Woher kommst du? Wozu bist du da? Um diese Fragen zu 
beantworten, stellt sich der um seine Besserung bemühte Mensch, gleichsam in die Mitte 
(meta) zwischen seiner Vergangenheit und seiner Zukunft, dem wie Paulus schreibt  
Kleinod der himmlischen Berufung (Philipper 3, 13). Er schaut zurück und fragt, was 
eigentlich sein Wesen ist, wie Gott ihn gemeint hat, und wo er jetzt steht. Dann  schaut er 
nach vorne und fragt, ob er (noch) auf dem richtigen Wege ist, oder ob er ihn ändern soll, 
um sein  Ziel zu erreichen.   

Nicht jeder kann ein Moses, Franziskus oder Martin Luther sein. Entsprechend in 
weltlichen Bezügen: Nicht  jeder  Jurist hat das Zeug zum Gerichtspräsidenten, nicht jeder 
Soldat das zum General, nicht jeder Pastor das zum Bischof usw. Aber jeder hat etwas. Mit 
einer chassidischen Parabel zu sprechen: Gott wird mich im Gericht nicht fragen: Warum 
bist du kein Moses geworden? Er wird fragen: Warum bist du nicht Du geworden?   

1. Buße beginnt mit der Bereitschaft, aufrichtig zu sich selber zu sein. Dazu gehört 
insbesondere, dass wir unsere Mängel nicht schön und die   Vorzüge anderer nicht 
schlecht reden. Wer arm ist, sollte daher nicht den Reichen beneiden, sondern zuerst  
prüfen,  woran es bei ihm hapert, warum er nicht reich  geworden ist. Vielleicht war er 
unfreundlich zu seinen Kunden, oder er hat seine wahre Begabung verkannt.  War es denn 
überhaupt   seine Bestimmung, reich zu werden? Und umgekehrt: Ist etwa eine Tugend, ist 
etwa ein Lob, dem denket nach (Philipper 4, 8). Wer in sich etwas Gutes weiß, etwa ein 
Talent, beginnt seine Buß-Besserung damit, dass er sich diesem stellt, das Talent 
entwickelt und es nicht aus Bequemlichkeit, die sich oft als Bescheidenheit tarnt, 
verkümmern lässt oder sein Talente falschen Göttern, etwa dem Mammon,  opfert.  Buße 
bedeutet, seinen bisherigen Lebensweg zu bewerten: Was war gut? Was war nicht gut? 
Warum? 

                                                      
11  Folge der der  Zweiten Lautverschiebung :  Niederdeutsch „ beter“; vgl.   englisch   „better“.  

 



 5 

Das ist auch die Kernbotschaft der Reformation!  Selbstprüfung   führt den   Christen   zu 
der Erkenntnis  seiner existentiellen Unfertigkeit und dazu, dass wir durch keinerlei gute 
Werke Gott für uns vereinnahmen können. Wir können nur versuchen, Gott wohlgefällig 
zu werden. Das geschieht durch einen Blick auf den  leibhaftigen  oder, wie es die moderne 
Theologe oft sieht,  symbolhaft geglaubten Jesus Christus.  Oder in säkulare Sprache 
übersetzt: Wir kennen die Zukunft nicht, und es gibt auch keine  Möglichkeit,  ihr einen 
bestimmten Verlauf aufzuzwingen. Die Quantenmechanik beweist   uns   sogar geradezu, 
dass die Zukunft  sich nicht aus kausal vorhersagbaren Verläufen entwickelt.  Wir können 
nur Wahrscheinlichkeiten erkennen. Durch sorgfältige Überprüfung dessen, was wir 
erkennen können, und was aus der Vergangenheit auf uns gekommen ist, können wir aber 
versuchen, gewisse Wahrscheinlichkeiten für den  künftigen Verlauf der Welt oder eines 
Vorganges  zu erschließen,  um  diesen entweder zu fördern oder zu verhindern.  

Soweit es sich um politische Fragen handelt, gilt das Gesagte mutatis mutandis für Volk 
und Staat.  Wenn wir Deutschen unsere Geschichte und Traditionen kritisch betrachten, 
dann ist das Ziel dieser Frage nicht, warum wir nicht wie   Frankreich, Großbritannien 
oder Russland geworden sind. Das Ziel der Frage muss sein:  Haben wir alles getan, und 
was haben wir gegebenenfalls versäumt, um als deutsches Volk das zu werden, wozu uns 
die Geschichte bestimmt hat? 

VI.  Buße  als Voranschreiten  
 
Über dem Eingang zum Delphischen Orakel sollen die Worte gestanden haben Gnothi 
seauton – Erkenne dich selbst.  Das soll wohl sagen: Die Gottheit wird  dir nichts  antworten,  
als was du dir eigentlich selber sagen kannst. Wir  müssen   also  kritisch in  uns 
hineinschauen,  auf das moralische Gesetz in mir (Immanuel Kant).  Vor allem aber müssen 
wir über uns hinaus schauen. So  lässt Goethe den Abbé  in Wilhelm Meisters Wanderjahren  
sagen: ….., wir müssen …unsere redlichen menschlichen Gesinnungen in einen praktischen 
Bezug ins Weite setzen, und nicht nur unsere Nächsten fördern, sondern zugleich die ganze 
Menschheit mitnehmen.  Nach dem Blick zurück beginnt   also gleichsam der zweite Teil 
des  Buß– bzw. Bessserungsprozesses,  der Blick voraus auf das  Ziel, welches wir uns 
selber setzen oder als Christ  im Willen  Gottes  suchen.  So sagt es Paulus (Römerbrief 
12,2):  Verändert euch durch Erneuerung eures Sinnes  ( - svw.  
Gestaltwandel),  auf dass ihr prüfen möget, welches da sei der gute, wohlgefällige und 
vollkommene Gotteswille (   - svw. kundgegebener Wille, Befehl).   
 
Unsere erkannten Fehler   und  Talente  machen uns bereit und fähig, mit dem richtigen 
Spektrum nach vorne schauen.  Folgt man dem Ruf zur Busse, ergibt sich,  was  Paulus  (2. 
Kor. 5, 17)  dem  Glaubenden sagt: Ist jemand in Christo, ist er eine neue Kreatur; das Alte 
ist vergangen, siehe, es ist alles neu geworden.  Wir haben nach dem Blick zurück eigene 
und fremde Erfahrungen gesammelt und bewertet, und wie nach einem guten Buch oder 
Vortrag sehen wir nicht nur Vergangenes, sondern auch unsere Ziele in einem neuen 
Licht.  Sicherheit über das Ziel  haben  wir  wohl noch  nicht, aber wir haben eine neue 
Ahnung von dem, das uns  als Individuum, als Volk oder als Menschheit  insgesamt winkt.   
Im Philipperbrief 3, 12 sagt Paulus: Nicht, dass ich`s schon ergriffen habe, ich jage ihm aber 
nach.   
 
 Buße bedeutet also das Gegenteil   von Umkehr. Sie führt insbesondere nicht auf den Weg 
zurück zu einem   paradiesischen   Urzustand. Kein Wort der Bibel berechtigt uns zu der 
Annahme, dass   wir in frommer Ruhe auf das Ende der Ewigkeit warten sollen. Gott 



 6 

fordert etwas von uns – hier auf Erden, und wahrscheinlich auch dort in jenem anderen 
Leben. Die Botschaft des NT ist: Der Mensch kann durch Besserung = Buße  (Matth. 3, 8) 
Gehilfe Gottes beim  Bau  der basileia ton uranon, wie Jesus es nennt, beim 
Himmelskönigreich, werden.  Buße  bedeutet, sich dafür zu rüsten.   
 
Das ganze Leben des Christenmenschen soll Buße sein, sagt Luther in seiner 1. These. Buße  
ist also nicht die  esoterische  Suche nach dem eigenen Ich, auch nicht das Herumwühlen 
in der eigenen Schuld – eine Disziplin, in der wir Deutschen uns besonders hervortun -  
sondern der beherzte Blick nach vorne.  Pecca fortiter – sündige beherzt,  so lautet ein 
merkwürdiges  Wort Luthers. Damit ist wohl gemeint:  Gehe deinen Weg und lass dich 
nicht   durch  Angst, etwas falsch zu machen, zur Untätigkeit verführen. 

Die Reformation lehrt bzw. betont die   Freiheit   eines Christenmenschen. Zur Freiheit 
seid ihr berufen, sagt Paulus – nun nutzt diese Freiheit aber  auch! Wir sollen also stets 
und ständig an uns arbeiten und Erkenntnisse sammeln. So vertont J. S. Bach die Worte 
von Salomon Frank in der Kantate  (BWV 147): Herz und Mund und Tat und Leben /Muss 
von Christo Zeugnis geben.   Die Pflicht zur Buße,   zur Besserung richtet sich daher an den  
mündigen  Bürger. Dieser hat durch  die Rückschau seinen Blick geschärft  für seine 
Mängel und Talente und für das, was künftig zu tun ist.  Noch sehen wir, wie Paulus sagt, 
das Ziel nur unklar, wie durch einen Spiegel (1. Kor. 13, 12).   Aber wir wissen, dass es ein 
Ziel gibt.  Deswegen  sind wir zu lebenslanger Buße, zu unaufhörlicher Verbesserung 
unserer „Sehkraft“  aufgerufen,   um immer deutlicher zu erkennen,  wohin Gottes Reise 
mit uns und der Welt geht.  Wir wissen jetzt nur das eine: Sie führt nicht zurück, sondern 
nach vorne!  

Ins Politische gewendet:  Das deutsche Volk hat bestimmte Fehler,  aber auch eine Reihe 
von Talenten. Diese müssen zum Wohle des Ganzen, zuerst für das eigene Volk, dann aber 
auch für die Wohlfahrt der Menschheit insgesamt eingesetzt werden. Der mündige Bürger 
wird zwar seinen Mitmenschen helfen, aber er wird seine Talente nicht wahllos 
verschwenden. So auch der mündige Staat. Dieser wird darauf achten, dass er auch in 
Zukunft in der Lage ist, seine Fähigkeiten zu entfalten und zum Wohl des Ganzen 
einzusetzen. Der einzelne, sofern er als Christ lebt,  wird  das Ziel seines Lebens im 
Jenseits, in der Gemeinschaft Gottes sehen. Der säkulare Staat hat, anders als der 
mittelalterliche Staat, nicht  mehr die Aufgabe,  die Heilsversprechen der Religion 
durchzusetzen. Aber als Teil der Völkergemeinschaft hat  er   die Aufgabe, an dem noch 
unbestimmten gemeinsamen Ziel der Menschheit  mitzuwirken. Die Forderung an den 
Staat, sich einer ständigen Buß- Verbesserung zu stellen, wird durch seine Institutionen 
und letztlich durch Wahlen erfüllt. 12  Dazu kann heute gehören, dass Deutschland sich 
aktiv für die Sicherung der Lebensgrundlagen auf der Erde einsetzt und dafür auch 
gewisse wirtschaftliche Nachteile in Kauf nimmt. 

VII.  Feste Standpunkte  
 
Ideologen neigen dazu, Fakten in ihrem Sinne   zurecht zu rücken. Autoritäre   Personen, 
Führer  oder Systeme sind den Ideologen nahe verwandt, nur mit dem Unterschied, dass 
anstatt mehr oder weniger ausgereifter Ideologien, die eigene  Unfehlbarkeit gesetzt wird. 

                                                      
12 Aden, M.  Die Reformation als Paradigmenwechsel in der Legitimation öffentlicher Gewalt   

Neue Zeitschrift für Verwaltungsrecht NVwZ Heft 21/2017  
 

http://www.dresaden.de/A--Veroffentlichungen/III_-Juristische-Fachaufsatze/Die-Reformation-als-Paradigmenwechsel.pdf


 7 

In beiden Fällen drohen volatile, von flüchtigen Stimmungen abhängige Entscheidungen. 
Sic volo – sic iubeo,  stat pro ratione voluntas. Was nicht passt, wird passend gemacht oder 
auch umgekehrt: Was in die Ideologie passt, wird   überbewertet und als Beleg für die 
Richtigkeit der eigenen Ideologie   herausgestellt.  Ein historisches   Beispiel dafür ist, dass 
Karl Marx in  der  Pariser Kommune 1870/71  den Beginn der Weltrevolution  erkannte, 
weil er sie darin erkennen wollte. Wer   auf  einer Reise ist, wird  aber das Ziel  verfehlen, 
wenn er nicht weiß, wo er sich gerade befindet oder wenn er die Wegweiser bewusst oder 
unbewusst falsch liest.  
 
Konservative dürfen diesen Fehler nicht machen.  Der Prozess der büßenden/ bessernden 
Erkenntnis muss Wegmarken setzen, er muss zu Standpunkten führen, auf denen   der 
einzelne Mensch oder ein Gemeinwesen für andere verlässlich steht. Wer verantwortlich 
die Vergangenheit und sein Umfeld auf eine, wenn  auch  erst unklar geahnte,  Zukunft 
bewertet, wird daher einen Plan vorlegen, ihn  nach Möglichkeit transparent machen  und 
zur Diskussion stellen. Das gilt besonders für Staaten. Die kurzen Wahlperioden 
verführen Politiker und Staaten immer mehr dazu, gleichsam von „der Hand in den Mund“  
zu entscheiden.  Wenn es nicht möglich ist,  vielleicht  auch nicht ratsam, die 
Wahlperioden nachhaltig zu verlängern, dann entsteht die Frage, auf welche Weise 
langfristige Pläne im demokratischen Staat aufgestellt und gesichert werden können. Das 
führt zu dem Problem der Rechtssicherheit im Rahmen langfristiger Prozesse und 
Verträge. Es ist kaum zehn Jahre  her,  dass sich   Bundeskanzlerin   Merkel 
unmissverständlich gegen  Multikulti und den ungehinderten Zustrom von 
Kulturfremden ausgesprochen hat. Das gilt heute offenbar nicht mehr. Der Wandel mag 
richtig sein, aber zu Verlässlichkeit gehört, dass die Änderung  mit  nachvollziehbaren und 
ggfs.  vom Wählern  zu beurteilenden Gründen, deutlich gemacht wird.  
 
Dieses Problem wird desto prekärer,    je weiter der Planungshorizont gesteckt ist.  Das 
Problem entsteht schon bei Koalitionsvereinbarungen, aber besonders bei sehr 
langfristigen Versorgungs-  und völkerrechtlichen Verträgen  und großpolitisch z.B.  in 
der EU.  Wir  sind zu Recht  irritiert über aus Paris kommende Sprüche wie Verträge sind 
wie eine Liebesbeziehung, sie halten so lange, wie die Liebe währt.  Die  persönliche  und 
politische meta – noia ,  das „Sich  kritisch in die Mitte eines  Verlaufes stellen“ , hat aber 
nicht nur eine historische Dimension,  sondern auch eine gleichsam horizontale. Wir 
müssen sehen, was um uns herum geschieht und sich verändert. Daher machen wir es uns 
auch zu einfach, wenn wir  auf  der „konservativen“  Formel beharren  pacta sunt servanda  
- Vertrag ist Vertrag.  Konservativ  bedeutet  vielmehr: Der eingenommene  Standpunkt 
muss zwar begründet  und verlässlich sein, aber  er muss zugleich flexibel sein, wenn  
benennbare  neue objektiv nachvollziehbare Gründe eine Verbesserung versprechen.  
Konservativ zu sein, bedeutet daher wachsam zu sein,  wann  und  wie das Neue  kommt                 
(vgl. Matth. 25,13) .  
 

Ergebnis 
 
Konservative   ebenso wie bußfertige  = besserungsbereite Christen schauen   zurück und  
d a n n   nach vorne, um zu entscheiden. Progressive neigen dazu, zu  entscheiden und 
dann  rückblickend sich  selbst auf die Schulter zu klopfen: Zu sehen,  wie vor uns ein weiser 
Mann gedacht und wie wir’s dann so herrlich weit gebracht! (Wagner im Faust).  Die 
Aufforderung,  lebenslang Buße zu tun, bedeutet innerweltlich die Aufforderung,  sich und 
sein Umfeld ständig zu verbessern. Darin wird der   Kern konservativer Denkweise 



 8 

gesehen. Für den Agnostiker   dürfte   das    ein   Weg   zur  Sinnfindung  ohne verstiegene 
Utopien sein. Für den Christen   aber ist das der Weg  des  Heils.  

M.A. 
 
 
 


