Liebe Freunde und Zeitgenossen!

Mit dem Beginn der Woche, welche auf den Karfreitag, den Tag der Passion Jesu Christi,
hinflihrt, stellt sich auch fir bewusste Christen die Frage, was uns der Karfreitag (iberhaupt
noch sagt. Die durch eine jahrhundertelange Tradition geheiligte Formel Jesus starb fiir die
Siinden der Welt wird von immer weniger Menschen ernst genommen Es ist doch ein
geradezu absurder Widerspruch, dass der liebende Gott um seinem Zorn (ber die siindige
Menschheit Genugtuung zu verschaffen, seinen einzigen Sohn einem qualvollen Tod am
Kreuz Gberantwortet. Die Kirche selbst kann mit dieser Formel anscheinend auch nichts
mehr anfangen.

Im Anhang versuche ich eine neue Deutung der Siihne- -Opfertheorie und stelle diese
zur Kritik.

Ich wiinsche Ihnen Frohe Ostern

Dr, M. Aden

E: 28.3.21
Karfreitag - Das Opfer Gottes
von

Menno Aden?

1. Ausgangspunkt

Die Kreuzigung Jesu ist das zentrale Ereignis in den vier Evangelien, und die Gesamtaussage
des Neuen Testamentes ist, dass dieser Tod am Kreuz das Siihneopfer war, welches Gottes
Zorn Uber die Siinden der Menschen besanftigte. Erfinder dieser Theorie ist Paulus.? Epheser
5, 2: Christus hat sich selbst fiir uns gegeben als Opfer, Gott zu einem lieblichen Geruch. Das
wurde dann zum festen Kern der beginnenden christlichen Theologie, vgl. Hebrder 9, 28: So
ist auch Christus einmal geopfert worden, die Siinden vieler wegzunehmen.1. Johannesbrief 1,
7: Das Blut Jesu Christi macht uns rein von aller Siinde.

Die meisten Christen kdnnen mit dieser Slihne-Opfertheorie nichts anfangen. Anscheinend
auch die EKD - die Evangelische Kirche in Deutschland. In der EKD - Schrift Fiir uns gestorben
(2015) heiBt es: Wenn wir das Leben und Sterben Jesu als Zeichen von Gottes unbedingter

1 Dr. ihr. Prasident des Oberkirchenrates (Schwerin) a.D.
Zvgl. Rédmer 3, 24 ff; 8, 32; Galater 1,4 und bfter



Treue verstehen, so haben wir das Herzstlick des Kreuzesgeschehens erkannt (S. 35). Aber die
Frage ist doch: Wie vertragt sich die Totung des eigenen Sohnes mit Gottes Liebe? Wenn die
EKD nicht weil}, was die Stihne-Opfertheorie Theorie bedeutet, dann ist das etwa so als ob das
Bundesverfassungsgericht sagen wiirde: Wir verstehen das Grundgesetz selber nicht.

Diese Theorie ist aber auch wirklich anachronistisch.> Im Folgenden wird daher eine neue
Deutung des Opfergedankens und damit des Karfreitagsgeschehens zur Diskussion gestellt.

2. Opferkult

Die Entwicklung des Opfergedankens geht offenbar mit der Entwicklung des Gottesbildes in
den Religionen, nicht nur der jlidischen und christlichen, einher. Am Anfang steht eine
Opfertheologie nach dem Grundsatz do ut des. Der Mensch darf von den Goéttern fiir ein
richtiges Opfer einen angemessenen Lohn erwarten.* Ein richtiges Opfer zwingt die Goétter
geradezu, die erbetene Gegengabe zu leisten. Von einer sittlichen Verpflichtung den Gottern
gegeniber ist noch kaum die Rede. So stellte auch der Gott des Alten Testamentes (AT) zu
Anfang keinerlei sittliche Forderungen. Er verlangte nur Gehorsam, und als Belohnung gab er
Sieg und Weideland, wie z.B. im Buch Josua des AT dargestellt wird.

Das anderte sich, als jiudische Theologen in Persien, in der sogenannten Babylonischen
Gefangenschaft (um 550 v. Chr.), erkannten, dass ihr Gott Jahwe ebenso wie der persische
Gott Ahura Mazda am Rauch von Opfertieren kein besonderes Interesse hatte, sondern eine
gottgefallige Lebensfiihrung verlangte. Ich bin satt der Brandopfer von Widdern... (Jesaja 1,11)
Kern der neuen Theologie und des neuen Gottesbildes war, dass der Gaube zu einer
Angelegenheit des gottunmittelbaren Einzelmenschen wird. > Der Mensch wird als ethisches
Subjekt entdeckt. Er kann durch gutes oder falsches Verhalten sein Schicksal diesseits und
jenseits des Grabes beeinflussen. Brandopfer gibt es zwar weiterhin, noch lber die Zeit Jesu
hinaus, ihre Bedeutung nimmt aber ab.

3. Der Gott Abrahams

Das Alte Testament war ein Erzeugnis der nachexilischen jlidischen Theologen um 550 v. Chr.,
schopft aber aus uralten Quellen. Daher stammt auch die Geschichte der Opferung Isaaks
durch seinen Vater Abraham (Genesis 22). Abraham glaubt nicht mehr an die magischen
Wirkungen des Opfers. Er glaubt an einen ihm zugewandten personlichen Gott, der allerdings
wie alle der Geschichte bekannten Autokraten unbedingten Gehorsam fordert. In Gen. 22 V.
5 sagt er aber zu den Knechten: Bleibet hier, bisw ir (!) wiederkommen. Damit ist wohl gesagt,
dass Abraham zwar widerspruchslos Gehorsams leisen will, dass er aber die Hoffnung hat,
dass Gott seinen Befehl zurlicknehmen werde, sodass er — wie geschehen - seinen Sohn doch
wieder mit zurlickbringen wiirde. Abrahams geplantes Opfer ist kein magischer Akt, sondern
die dullerste Konsequenz des Gebetes, wie sie in der 3. Bitte des Vaterunsers (Dein Wille
geschehe) von Christen auch heute gesprochen wird.

4, Der Gott Jesu Christi

3 Jorns, Klaus- Peter Notwendige Abschiede, ISBN: 9783579064086 2. Aufl. 2005, S. 307
4 Sten Konow in: Bertholet/Lehmann, Lehrbuch der Religionsgeschichte, Mohr- Siebeck 1925, S. 50
5 G.v. Rad, Theologie des Alten Testamentes, Kaiser Verlag Miinchen 1975, Bd. I, S. 175



Die Opferung Isaaks ist als Hinweis auf das Opfer Jesu Christi am Kreuz fester Bestandteil der
christlichen Predigt. Abraham ist beispielhaft fiir den Gehorsam Jesu Christi, den Gott - Vater
zum Heil der Welt am Kreuz opferte. Was ist hier mit Opfer eigentlich gemeint? Opfer heil3t
im Neuen Testament durchgangig Bualg, thysis. Das ist eigentlich das klassische Schlacht- und
Brandopfer. Wenn Paulus (Romer 12, 1) mahnt, begebet eure Leiber zum Opfer, das da Gott
wohl gefillig sei, gebraucht er zwar das Wort Buoig, meint es aber natlrlich im Ubertragenen
Sinne. Der Begriff Buolg verschmilzt im Neuen Testament mit Swpov = Gabe (vgl. Matth. 5,
23; Luk. 21, 1). ® Luther Ubersetzt daher beides mit Opfer und meint natirlich nicht das
Brandopfer. Opfer im Sinne des Neuen Testaments ist das selbstschadigende Verhalten (z.B.
Verzicht auf eigene Vorteile und Rechte, Darbietung von Geschenken, Einrdumung von
Freiheiten usw.) einer ,unten” stehenden Person zugunsten einer obenstehenden, um diese
zu einem bestimmten Verhalten zu veranlassen.

Dieses Opfer hat trotz des Wortes Buotc nur noch eine entfernte Ahnlichkeit mit dem Opfer
des Abraham. Das Opfer, welches Gott und Jesus mit der Kreuzigung des Gottessohnes
erbringen, dreht das Verhaltnis namlich um. Der obenstehende Gott erbringt ein Opfer, um
den untenstehenden Mensch zu einem Verhalten zu veranlassen. Hier will Gott etwas vom
Menschen, nicht umgekehrt. Gott hat nach Gbereinstimmender Meinung aller entwickelten
Religionen den Menschen mit dem freien Willen geschaffen, sich fiir Gott zu entscheiden oder
fiir etwas Anderes, was Teufel, Satan o0.a. genannt wird. Gott will, dass seine Schépfung nicht
in die Dunkelheit des Chaos, aus welcher er sie ans Licht gezogen hat, zuriickfallt, sondern sich
ihm zuwendet. Aber wie der Mensch sich entscheidet, tiberldsst er trotz seiner Allmacht ihm.

D as ist das Opfer Gottes. Gott verzichtet auf seine Macht, selbst den Menschen so zu
schaffen, wer ihn gerne hatte. Gott hat den Menschen zwar nach seinem Bilde geschaffen,
nicht aber nach seinem Wunsch, denn Gott will offenbar keine Marionetten, sondern
selbstbewusste Wesen, die sich frei fiir ihn entscheiden und in eigener Verantwortung die
Welt so einrichten und weiterentwickeln, dass er Freude an Mensch und Welt hat. Gott
handelt also wie jemand, der sich zum Geburtstag etwas wiinscht, was er sich eigentlich selber
besorgen konnte. So aber handelt ein kluger Vorgesetzter. Er opfert einen Teil seiner
Kompetenzen zugunsten eines jingeren Hoffnungstragers, um diesen an Freiheit und
Verantwortung zu gewdhnen. So handelt ein Vater, der seinen Kindern das Beste wiinscht. Er
gibt Vermoégen und Einflussmoglichkeiten ab, die er eigentlich lieber noch fiir sich behielte,
oder er gibt, um den Nachfolger zu fordern, eine Aufgabe, fir die er diesen eigentlich noch
nicht geeignet halt. Bis hierhin entspricht das dem antiken Mythos von Phaeton. ’ Christlich
ist, dass Gott gerne von seiner Macht an die Menschheit abgibt. Das Opfer Gottes besteht
darin, dass er sich selbst zuriicknimmt und seine Schopfung der Menschheit anvertraut.
Allerdings kennt Gott die Gefahr, dass die Menschheit die ihr eingerdumte Freiheit bisher oft
verspielt und missbraucht hat. Die Liebe Gottes besteht dann darin, dass er sein Opfer nicht
zurlickzieht, sondern uns Menschen immer noch einmal, sieben Mal siebzigmal (Matth. 18,
22), einen neuen Versuch erlaubt und trotz aller Enttduschungen den Menschen zusagt, sie
nicht fallen zu lassen.

6 Die Vulgata trennt diese Begriffe und tbersetzt Swpov mit munus, aber Buolg mit hostia. R6m.12, Imlautet
dann: ...exhibeatis corpora vestra hostiam viventem. Die liber das Wort Hestia angedeutete Linie zum Mess-
Opfer der rémischen Kirche ist hier nicht zu vertiefen.

” Phaeton verlangte von seinem Vater Helios, dem Sonnengott, ihm den Sonnwagen lenken zu tiberlassen. Helios
willigte widerstrebend ein. Phaeton scheiterte. Diesen Mythos wird man aber gerade nicht als Opfer des Helios
deuten, sondern in dem Sinne des Recht behaltenden Vaters: Ich habe es dir doch gleich gesagt!



5. Der geopferte Gottessohn

Die Einsicht des Glaubens, die vor allen anderen Glaubensinhalten und Dogmen steht, ist, dass
Gott mit uns Menschen spricht. Das geschieht durch Propheten wie Jesus und andere. Was
immer sich Christen unter dem Begriff der Gottessohnschaft vorstellen mogen, ein
biologisches Vater-Sohn-Verhaltnis war niemals gemeint Insofern Jesus als Gottes Bote
sprach, sprach er daher als Gottessohn. Das Selbstopfer des Propheten, ob er Jesus heil3t
oder anders, besteht darin, dass er sich bewusst in Gefahr begibt, sobald er gewisse
Wahrheiten duBert. Diese Gefahr hat Jesus ausweislich der Evangelien sehr genau gesehen.
Seit jeher werden Propheten erschlagen (vgl. das Gleichnis in Markus 12, 1 ff), verhéhnt (vgl.
Jesaja 53, 1 ff), verbrannt wie Johann Hus oder gekreuzigt wie eben Jesus zu Karfreitag. Die
Opfer-Siihne-Theorie des Paulus erfahrt damit eine Bedeutungsverschiebung — vom
rachenden Gott zum bewusst handelnden und Gefahr auf sich nehmenden Gottesboten.

Ergebnis

Gott ist nicht das anthropomorphe Wesen, dem mit gekonnten Opfern eine Gegenleistung
abgezwungen werden kann. Gott ist auch nicht mehr der Gott Abrahams, der wie ein
absoluter Herr bedingungslosen Gehorsam fordert und dem Menschen keine Freiheiten
gonnt. Der Gott, den Jesus predigt, ist ein Gott, der den Menschen freimachen will, der seine
Allmacht opfert, um der Menschheit Raum zur selbstverantworteten Entfaltung zu geben. Der
Mensch kann scheitern wie der verlorene Sohn (Luk. 15). Dann aber folgt auf das Opfer des
Machtverzichts Gottes sein zweites Opfer - sein Verzicht darauf, den Menschen mit Schelten
und Strafen den Mut zu nehmen nach dem Motto: Mit euch ist doch nichts anzufangen!

Der Tod des Gerechten, am Karfreitag war es Jesus, am 9. April 1945 war es Bonhoeffer, ist
daher nicht Ausdruck eines gottlichen Siihne- oder Rachebedirfnisses. Es ist leider ein Zeichen
dafir, dass wir Menschen das Opfer Gottes, die uns eingerdaumte Freiheit, nicht richtig zu
gebrauchen wissen. Der Tod Jesu und der ungezahlten Opfer menschlicher Unwissenheit oder
Niedertracht ist unsere Schuld. Damit sind wir letztlich wieder ganz nahe bei Paulus. Vielleicht
hat Paulus seine Theorie so gemeint, und er wurde nur falsch verstanden oder, was nach 1500
Jahren Kirchengeschichte auch in Betracht kommt, bewusst verfdlscht. Denn unfreie
Menschen kann man am besten regieren, wenn man ihnen einen zornigen und zur Strafe
bereiten Gott im Falle des Ungehorsams vorstellt.

M.A.
28.3.21



